
36 UCN PERSPEKTIV #17UCN PERSPEKTIV #17

FORFATTERE
Lisa Rygaard Frost Kristensen, lektor 
og ph.d., læreruddannelsen, UCN
Henrik Madsen, lektor, læreruddan-
nelsen, UCN

INDLEDNING 
”Et liv uden tænkning er fuldt ud 
muligt: I det tilfælde udvikler det 
ikke sit eget væsen – det er ikke kun 
meningsløst, det er ikke fuldt ud 
levende. Mennesker, der ikke 
tænker, er som søvngængere.” 
(Arendt, 2019, s. 215)

Sådan skriver Hannah Arendt om 
tænkning og understreger hermed, 

OM TÆNKNING OG 
DIALOG I DET FILOSOFISK 
TÆNKENDE KLASSERUM

at tænkning er en aktivitet, der 
løfter, udvikler og skaber menings-
fuldhed for mennesker. Det er 
samtidig også noget, der kræver 
noget af os. I overført betydning 
betegner tænkning en vågenhed, 
hvor vi aktivt forholder os til verden 
og til hinanden, frem for et mentalt 
søvngængeri, hvor vi i bevidstløst 
blinde lader os føre rundt og føre 
med. Med Arendts (2019) perspektiv 
er der god grund til at dvæle ved 
tænkning, hvis primære mål er at 
styrke dømmekraften, så vi kan 
skelne mellem godt og ondt. Dette 
understreger hun med et skrækek-
sempel fra Holocaust, hvor netop 

fraværet af tænkning hos den 
højtstående nazist Adolf Eichmann, 
der stod bag deportationen af 
millioner af jøder til koncentrations-
lejre, fik fatale konsekvenser. I sin 
analyse af retssagen mod Eich-
mann fremhæver Arendt, at Eich-
mann stædigt fastholdt, at han blot 
passede sit arbejde som officer og 
pligtskyldigt fulgte ordrer i relation 
til det nazistiske regimes love og 
regler. Eichmann kan dermed 
opfattes som en søvngænger, der 
enten glemte eller ikke var i stand til 
at tænke selv – og som Arendt (2019) 
konkluderer i sin forklaring på, hvad 
der kunne ligge bag hans 

UCN PERSPEKTIV #17

Denne artikel introducerer, hvordan filosofi med børn i skolen kan kombineres med udvalgte 
praksisser fra det tænkende klasserum. Med afsæt i udvalgte undervisningspraksisser vedrørende 
undervisningsindhold, gruppedannelse og fysiske rammer gives der i artiklen et bud på, hvordan 
de to felter kan kombineres i teori og praksis med henblik på at fremme selvstændig tænkning 
og dialog i klasserummet. Kombinationen af de to felter kaldes i artiklen det filosofisk tænkende 
klasserum.

Artiklen præsenterer det overordnede teoretiske fundament samt en forskningsprotokol for et 
forskningsprojekt på Professionshøjskolen UCN, hvor næste fase er en empirisk undersøgelse af, 
hvordan selvstændig tænkning, dialog og deltagelse optræder i det filosofisk tænkende klasserum.



UCN PERSPEKTIV #17 37

krigsforbrydelser: ”Det var ikke 
dumhed, men tankeløshed” (s. 44).

Arendts eksempel sætter vigtig-
heden af tænkning på spidsen og 
understreger, hvad mangel herpå i 
yderste konsekvens kan medføre. 
Selvom verdenssituationen i dag er 
en anden, end den var under 2. 
verdenskrig, illustrerer eksemplet 
med tydelighed, at der er gode 
grunde til at sætte ind over for 
tankeløst søvngængeri og tage 
kritisk tænkning alvorligt som en 
del af dannelsesopgaven i det 
danske uddannelsessystem.

I folkeskolens formål, stk. 2, står 
der, at folkeskolen ”skal udvikle 
arbejdsmetoder og skabe rammer 
for oplevelse, fordybelse og virke-
lyst, så eleverne udvikler erkendel-
se og fantasi og får tillid til egne 
muligheder og baggrund for at 
tage stilling og handle” (Børne- og 
Undervisningsministeriet, 2024). Her 
betones implicit en udvikling af 
selvstændig, kritisk tænkning som 
en af skolens vigtigste opgaver. 
Eleverne skal ikke alene kunne 
erkende, forstå og tænke med. De 
skal også kunne bruge disse 
erkendelser til at række ud over 
den blotte reproduktion af det 
formidlede indhold, hvilket kan ses 
som en måde, hvorpå eleverne 
udvikler deres fantasi. Denne 
fantasi kan netop tolkes som en 
aktiv tænkemåde, hvor man dels 
arbejder med egne frie forestillin-
ger og – på et oplyst grundlag 
– bliver klogere på sig selv og sine 
handlinger, dels udvikler en empa-
tisk evne til at sætte sig i andres 
sted og forstå deres perspektiver.

Det er især med udgangspunkt i 
tænkningens vigtighed og dens 
rolle i skolen, at denne artikel 
tager sit afsæt. I en stadig 
mere urolig verden, der 
også præges af misinfor-
mation, kan man argu-
mentere for, at der i høj 
grad er brug for, at 
skolen aktivt modvirker 
tankeløst søvngængeri 
og i stedet danner 

elever til selvstændig tænkning og 
til at forholde sig aktivt og kritisk til 
den virkelighed, den viden og de 
værdier, de møder.

Men hvordan styrkes denne type 
tænkning egentlig, og hvordan kan 
den nærmere indkredses? Dette 
undersøges nærmere i denne 
artikel, der med afsæt i undervis-
ningspraksisser fra forsknings- og 
praksisfelterne filosofi med børn og 
det tænkende klasserum netop 
adresserer, hvad der potentielt kan 
styrke elevernes tænkning. 

METODISKE OVERVEJELSER
Denne artikel har fokus på at 
formidle det teoretiske grundlag for 
et igangværende forskningsprojekt 
på læreruddannelsen (2025) om-
handlende det filosofisk tænkende 
klasserum. Det teoretiske grundlag i 
artiklen baserer sig således på en 
kombination af det tænkende 
klasserum, der oprindeligt knytter 
sig til matematikfaget (Liljedahl, 
2021), og forsknings- og praksisfeltet 
filosofi med børn (fx Worley, 2019a; 
Worley 2019b; Nabe-Nielsen, 2019; 
Kallesøe et al., 2023). Desuden kan 
det aktuelle forskningsprojekt samt 
denne artikel ses som en videreud-
vikling af vores eget teoretiske 
arbejde og vores egen aktionsforsk-
ning inden for området filosofi med 
børn i skolen (Madsen, Kristensen & 
Bundgaard et al., 2025; Kristensen, 
2024; Madsen, Bundgaard & Kristen-
sen, 2024; Kristensen, 2023; Madsen 
& Kristensen, 2023; Kristensen & 
Madsen, 2022).

Projektet det filosofisk tænkende 
klasserum beskæftiger sig med 

følgende undersøgelsesspørgsmål:
1.	 Hvordan kan filosofi med børn 

kombineret med praksisser fra 
det tænkende klasserum ideelt 
set understøtte tænkning og 
dialog i klasserummet – og 
hvorfor er det vigtigt?

2.	 Hvilke muligheder og begræns-
ninger opstår, når det afprøves i 
klasserummet – med særligt 
fokus på tænkning, dialog og 
deltagelse?

3.	 Hvordan kan denne viden 
bidrage til at udvikle didaktik-
ken bag det filosofisk tænkende 
klasserum og herved styrke 
elevernes tænkning, dialog og 
deltagelse?

Artiklen her knytter sig specifikt 
til udviklingen af projektets teoreti-
ske grundlag og didaktik og har til 
formål at besvare det første 
forskningsspørgsmål om, hvordan 
tænkning og dialog kan understøt-
tes i klasserummet, og hvorfor det 
er vigtigt. I projektets næste fase 
omsættes dette teoretiske grund-
lag til praksisafprøvninger med 
lærerstuderende. Først underviser 
vi dem i det filosofisk tænkende 
klasserum på læreruddannelsen, 
hvor de studerende – med afsæt i 
vores selvudviklede didaktik og 
teorigrundlag – selv udvikler deres 
egne didaktiske designs. Dernæst 
afprøver de disse designs med 
elever i folkeskolen. I dette forløb 
indsamles der empiri, der skal 
bidrage til at belyse de muligheder 
og begrænsninger, der opstår i 
relation til tænkning, dialog og 
deltagelse i undervisningen. Dette 
danner hermed grundlag for en 



38 UCN PERSPEKTIV #17UCN PERSPEKTIV #17

videreudvikling og styrkelse af 
didaktikken. Projektets faser kan 
illustreres således:

Den gule pil i figuren illustrerer 
det indhold, der er i centrum for 
denne artikel, som altså kan ses 
som det teoretiske og didaktiske 
grundlag for det videre arbejde i 
projektet. I de næste faser vil der 
således være fokus på afprøvnin-
ger i praksis med henblik på 
indsamling af kvalitative data fra 
undervisningsobservationer og 
interviews med lærerstuderende, 
folkeskolelærere og elever. Hoved-
formålet i de næste faser er at 
undersøge empirisk, hvad der sker, 
når filosofi med børn kombineres 
med det tænkende klasserum i 
skolen. Undersøgelsen vil særligt 
fokusere på tænkning og dialog 
samt på de deltagelsesmuligheder 
og -begrænsninger, der viser sig i 
praksis. Ud over at opnå viden om, 
hvilke potentialer og udfordringer 
der opstår i undervisningen, er det 
også et mål at bruge empiriske 

TÆNKNING OG DIALOG I DET TÆN­
KENDE KLASSERUM OG FILOSOFI 
MED BØRN

Det tænkende klasserum
”Selvstændig tænkning er en 

forudsætning for læring, og hvis 
eleverne ikke tænker, lærer de ikke” 
(Liljedahl, 2021, s. 21).

Forsker og praktiker Peter Lil-
jedahl (2021) har på baggrund af sin 
praksisnære forskning udviklet ”14 
optimale praksisser for selvstæn-
dig tænkning”, som udgør kernen i 
det såkaldte tænkende klasserum 
(s. 31). Disse praksisser er baseret 
på klasserumsstudier af 40 klasser 
på 40 skoler fordelt på seks konti-
nenter, og de havde følgende til 
fælles: ”[…] eleverne tænkte ikke 
selvstændigt, og lærerne forbered-
te deres undervisning baseret på 
antagelsen om, at eleverne enten 
ikke kunne eller ville tænke selv-
stændigt” (Liljedahl, 2021, s. 22). 

Figur 1: Faser i forskningsprojektet det filosofisk tænkende klasserum – udarbejdet af forfatterne.

data til at kvalificere den teoretisk 
beskrevne didaktik inden for det 
filosofisk tænkende klasserum – i et 
dobbeltdidaktisk perspektiv. Det vil 
sige, at vi ikke alene ønsker at 
belyse og kvalificere den skoleret-
tede didaktik, der understøtter 
elevers selvstændige tænkning, 
dialog og deltagelse, men også 
den læreruddannelsesrettede 
didaktik, der skal støtte de stude-
rendes evne til at facilitere en 
sådan undervisning.

Kort sagt kan figur 1 ses som en 
samlet protokol for vores forsk-
ningsprojekt, hvor denne artikel 
specifikt formidler den første fase. 
Her har vi i første omgang særligt 
fokus på at synliggøre de potentia-
ler, der kan være ved at kombinere 
filosofi med børn og praksisser fra 
det tænkende klasserum med 
særligt fokus på tænkning og 
dialog.



UCN PERSPEKTIV #17 39

Studierne viste, at 75-85 % af 
eleverne udviste ”ikke-tænkende 
adfærd” i det, som Liljedahl (2021) 
kalder ”nu-skal-I-selv-prøve-opga-
ver”, der netop lægger op til, at 
eleverne skal tænke selv (s. 26). I 
disse opgaver var elevadfærden, 
ifølge Liljedahl (2021), domineret af 
overspringshandlinger, bluff, 
imitation og af at ”dovne den af” (s. 
27). Kun en lille gruppe på ca. 20 
procent forsøgte selvstændigt at 
løse opgaverne. Liljedahl hæfter sig 
desuden ved, at klasserummets 
opsætning og timernes struktur i 
høj grad er uforandrede siden 
industrisamfundets æra. Fx er det 
stadig et gennemgående mønster, 
at læreren typisk står op, mens 
eleverne sidder ned, og at læreren 
skriver på vertikale flader (fx en 
tavle), mens elevernes arbejde er 
horisontalt orienteret (fx papir/
bøger, der ligger på deres bord). 
Liljedahl sætter spørgsmålstegn 
ved, om de institutionelle rammer, 
konventioner og normer, som 

Figur 2: Gengivelse af Liljedahls "14 optimale praksisser for selvstændig tænkning" 
(2021, s. 31) – udarbejdet af forfatterne.

bygger på industrisamfundets 
reproducerende læringssyn, i 
virkeligheden begrænser elevernes 
mulighed for selvstændig tænk-
ning. Dette spørgsmål blev start-
skuddet til hans omfattende 
forskningsarbejde med eksperi-
menterende praksisafprøvninger i 
samarbejde med mere end 400 
lærere over 15 år. Målet var at 
forsøge at nedbryde institutionelle 
normer til fordel for praksisser, der i 
højere grad ville understøtte 
selvstændig tænkning i klasserum-
met, og disse skulle ”virke for 
enhver lærer i enhver kontekst” 
(Liljedahl, 2021, s. 31). Resultatet af 
afprøvningerne og studierne er 
således en indkredsning af 14 
optimale praksisser for selvstæn-
dig tænkning baseret på, hvad der 
viste sig at fungere bedst på tværs 
af forskellige ”lærere, kontekster og 
elevsammensætninger” (Liljedahl, 
2021, s. 31).

Selvom forskningen og praksis-
serne er specifikt rettet mod faget 

matematik, er den didaktiske 
struktur i høj grad relevant på 
tværs af fag. Praksisserne har en 
generisk kvalitet, der er designet til 
at fremme selvstændig tænkning i 
klasserummet, og nedenfor udfol-
des udvalgte praksisser i relation til 
filosofi med børn. Men først en 
rammesætning af filosofisk tænk-
ning set i lyset af feltet filosofi med 
børn.

AT VÆKKE FILOSOFISK TÆNKNING
Som universel disciplin er filosofi i 
høj grad orienteret mod tænkning. 
Men hvordan kan den filosofiske 
tænkning nærmere karakteriseres?

I det antikke Grækenland, hvor 
grundstenene til moderne vestlig 
filosofi lægges, træder det tydeligt 
frem, at dét at undres, stille spørgs-
mål og søge mulige svar er essen-
tielle dimensioner af filosofisk 
tænkning. Her er Sokrates en 
prominent repræsentant for den 
type filosofisk tænkning, der åbner 
for refleksion gennem spørgsmål 
og undersøgende dialog. Han 
gjorde en dyd ud af at indgå i 
filosofisk – eller sokratisk – dialog 
med byens borgere, hvor dét at 
aktivere undring, refleksion og 
tænkning gennem spørgsmål var i 
centrum. I sin berømte forsvarstale, 
der gengives af hans elev Platon, 
udnævner Sokrates sig selv til en 
hestebremse, hvis fornemste 
opgave er at vække bystaten 
Athen, som han sammenligner med 
en træg og doven hest. Sokrates 
mener ikke, at byens borgere 
tænker nok, og at de derfor ”træn-
ger til at blive vækket af en heste-
bremse” (Platon, ca. 399 f.v.t./2016, s. 
23). Sokrates er bevidst om, at 
borgerne muligvis bliver vrede over 
hans irriterende stikken, men slår 
man hestebremsen ihjel, advarer 
han, vil byen synke tilbage i uviden-
hed (Platon, 2016, s. 23). Når vi 
bevæger os ind på forsknings- og 
praksisfeltet filosofi med børn, er 
formålet tilsvarende at få lærere til 
at overveje, hvordan de kan “stikke” 
til elevers tænkning i skolen – også 



40 UCN PERSPEKTIV #17UCN PERSPEKTIV #17

selvom eleverne muligvis vil opfatte 
læreren som en irriterende 
hestebremse.

FILOSOFISK TÆNKNING OG  
DIALOG I SKOLEN
I Filosofi i skolen pointerer Louise 
Nabe-Nielsen (2019) med henvisning 
til Heidegger, at filosofi i sig selv er 
tænkning, og argumenterer derfor 
for, at ”selve det at filosofere med 
børn i særlig grad handler om børns 
tænkning. Filosofisk tænkning 
beskriver en særlig tænkemåde, 
som kan udvikles gennem det at 
filosofere” (s. 102). Og hvad kan vi så 
nærmere sige om den særlige 
tænkemåde – og hvordan kan 
dette faciliteres i børnehøjde?

I forordet til Tænk højt med dine 
elever rammesætter Caroline 
Schaffalitzky de Muckadell feltet 
således: ”’Filosofi med børn’ er en 
samlebetegnelse for aktiviteter, 
hvor børn øver sig i at tænke 
filosofisk sammen” (i Worley 2019a, 
s. 10). Filosofi med børn centrerer sig 
altså om tænkningen som aktivitet, 
hvor tænkningen kan siges at 
rumme både et dialogisk aspekt (at 
tænke sammen) og et individuelt 
aspekt (at tænke selv). Ligeledes er 
selvstændig tænkning centralt, 
hvilket filosof og filosofisk praktiker 
Peter Worley også fremhæver: “En 
filosofisession er det perfekte 
forum for selvstændig tænkning” 
(2019a, s. 23). For at sammenfatte de 
nævnte dimensioner kan man sige, 
at filosofi med børn i skolen retter 
sig mod selvstændig tænkning i 
dialog med andre.

Går vi tættere på den filosofiske 
tænknings væsen, kan denne 
betegnes som en kritisk forholde-
måde, hvor man sætter spørgs-
målstegn ved det, der tages for 
givet, og hvor man aktivt reflekterer 
over og udfordrer de antagelser, vi 
har om grundlaget for vores viden, 
virkelighed og værdier (Pahuus, 
2013; Kristensen & Madsen, 2022). 
Worley indkredser filosofi på 
følgende måde i sit værk Tænk højt 
med dine elever:

”Filosofi beskæftiger 
sig med logisk og 
begrebsmæssig 

tænkning og drejer sig 
ofte i højere grad om at 

forstå problemer end om 
at besvare spørgsmål, 
selv om der bliver stillet 

mange spørgsmål inden 
for filosofi. Når man 

søger svar, søger man 
mulige svar.” 

(2019A, S. 195)

Af dette fremgår det, at arbejdet 
med at forstå og med at søge 
mulige svar på filosofiske spørgs-
mål er kardinalpunkter i filosofisk 
tænkning, og her bliver dialog 
– ligesom i den antikke græske 
filosofi – afgørende. I sine filosofi-
sessioner arbejder Worley med 
specifikke teknikker, der hjælper 
læreren til at facilitere filosofien, 
stille spørgsmål og stimulere til 
tænkning på en måde, der sikrer, at 
det er børnenes stemmer, tænkning 
og rationaler, der er i centrum. 
Dette skal blandt andet sikres 
gennem hans model for filosofiske 
dialogsessioner (jf. PhiE-modellen, 
Worley, 2019b, s. 17-19), hvor der 
systematisk er indlagt makkertid til 
drøftelser af det filosofiske indhold. 
I forhold til dialogens fremdrift 
beskriver han facilitatorrollen som 
en tjenerrolle, hvor man som lærer 
ikke skal give sit eget synspunkt til 
kende, men indtage en neutral og 
bevidst uvidende sokratisk rolle, 
hvor man stikker til og udfordrer 
elevernes tanker (Worley, 2019a, s. 
29-31). Worley pointerer, at “Selve 
den handling, der ligger i hypotetisk 
tænkning, udgør et væsentligt 
element i filosofisk aktivitet gene-
relt”, og derfor er “kunsten at 
spørge med hvis” helt centralt 
(2019a, s. 21). Som eksempel formule-
rer han to spørgsmål, hvoraf det 

sidste fremhæver hypotetisk 
tænkning:

“Det er okay at spise kød, så 
hvorfor spiser vi ikke vores 
kæledyr?”

"Hvis det er okay at spise kød, 
hvorfor spiser vi så ikke vores 
kæledyr?”

Hvis-så-spørgsmål lægger op til 
en hypotetisk tænkning, der “får os 
til at forestille os en situation, som 
måske ikke er i overensstemmelse 
med virkeligheden, så vi kommer til 
at tænke over, hvad det ville 
betyde for os” (Worley, 2019a, s. 21). 
Den første formulering i eksemplet 
kan muligvis ende i en debat om, 
hvorvidt det er okay at spise kød, 
og hvorvidt den enkelte elev gør 
det. Den anden formulering invite-
rer i højere grad eleverne til at 
tænke med på præmissen og 
indgå i hypotetisk tænkning, hvor 
de aktivt arbejder med at bringe 
deres forestillinger i spil. Således 
fokuseres der på at “forfølge det 
element, der har filosofisk eller 
begrebsmæssig interesse” (Worley, 
2019a, s. 21). For Worley (2019) er den 
hypotetiske tænkning i klasserum-
met netop essentiel, fordi den viser, 
“at filosofi i lige så høj grad handler 
om at forestille sig noget som om 
logisk tænkning” (s. 21).

I tråd med dette nævner Worley 
(2019a) også tankeeksperimenter, 
der er særligt egnede til at “aktive-
re tænkning” i filosofisk praksis 
med børn, da man fx kan teste en 
idé, et begreb, en værdi eller en 
holdning (s. 25). Tankeeksperimen-
ter er også noget, der er tradition 
for i filosofihistorien. Et eksempel 
kunne være det såkaldte Trolley 
Problem, der tematiserer et moralsk 
dilemma, hvor en løbsk sporvogn 
har retning mod fem mennesker på 
skinnerne. Her er spørgsmålet så, 
om det er moralsk forsvarligt at 
skifte spor til parallelsporet, hvor 
der kun står et enkelt menneske 
(Foot, 1967).

Et andet væsentligt element i 
Worleys tilgang er at aktivere 
filosofisk tænkning gennem 



UCN PERSPEKTIV #17 41

stimulus (Worley, 2019a). Dette 
omfatter, at man i relation til et 
filosofisk ankerspørgsmål introdu-
cerer noget materiale for eleverne 
– typisk en historie – der vækker 
undren samt igangsætter tænk-
ning og dialog. Fiktion og æstetiske 
produkter er særligt velegnede 
som stimulus. Eleverne gives her en 
mulighed for at leve sig ind i fx en 
fortælling, en situation eller et 
andet menneskes perspektiv, 
tanker og følelsesliv. Dette giver et 
kvalificeret afsæt for en filosofisk 
samtale og for at styrke elevernes 
forestillingsevne, empatiudvikling 
og evne til at bevæge sig ud over 
deres eget perspektiv og verdens-
forståelse (Kristensen, 2024). I tråd 
med det påpeger Nabe-Nielsen:

”Det særlige ved 
filosofisk tænkning er 
dens elasticitet, det vil 
sige det, at den bringer 
os til at søge efter det 
almene, uanset hvor 

store forskelle vi møder. 
[…] For at udvikle den 
filosofiske tænkning 
er det ikke nok blot 

at ophæve sin egen 
erfaring til noget alment. 

Tværtimod må man se 
sig selv som en del af 
en socialitet, hvor de 
mange erfaringer og 

indlevelsen i, hvad andre 
erfarer og tænker, har 
afgørende betydning.” 

(2019, S. 102-103)

Ifølge Nabe-Nielsen søger 
filosofiske dialoger altså at ophøje 
til det almene frem for at dvæle 
ved det partikulære og personlige. 
Den filosofiske tænkning kræver 
derfor både fantasi og forestillings-
evne, da vi må være i stand at 
antage forskellige perspektiver, 

løfte blikket fra os selv og sætte os i 
andres sted. For at kunne søge 
efter og sige noget om det almene 
har vi brug for at gå i dialog med 
andre mennesker og prøve at 
begribe verdensforståelser og 
tænkemåder, der rækker ud over 
vores egne.

For at opsummere har vi indtil 
videre peget på, at dialog og 
tænkning står centralt i det filosofi-
ske klasserum. Derudover har vi 
fremhævet, at filosofiske spørgs-
mål og søgen efter mulige svar, 
hypotetisk tænkning, tankeeksperi-
menter og brug af stimulus (gen-
nem fx fiktion/historier) er centrale 
didaktiske greb til at aktivere 
tænkning. Filosofisk tænkning 
indebærer kognitiv fleksibilitet, 
forestillingsevne og fantasi, samt 
at man er i stand til at løfte sig fra 
sig selv, forlade det konkrete og 
partikulære og rette sig mod det 
abstrakte i en søgen efter det 
universelle (Kristensen & Madsen, 
2022).

DET FILOSOFISK TÆNKENDE 
KLASSERUM
Da tænkning og målet om at træne 
tænkningen gennem dialogisk 

aktivitet i klasserummet står som 
fællesnævnere mellem filosofi med 
børn og det tænkende klasserum, er 
det oplagt at se på, hvordan disse 
to felter kan kombineres og berige 
hinanden. Derfor skal vi nu se 
nærmere på, hvordan filosofi med 
børn – indlejret i udvalgte praksisser 
fra det tænkende klasserum – kan 
understøtte selvstændig filosofisk 
tænkning i skolen. Der er her særligt 
fokus på:
1.	 Undervisningens indhold og 

dialog, herunder især de 
praksisser, der vedrører opga-
vetyper, besvarelse af spørgs-
mål samt hints og udvidelser

2.	 Organisering af samarbejde 
(gruppedannelse)

3.	 De fysiske rammer for undervis-
ningen, herunder især de 
praksisser, der vedrører indret-
ning og elevernes arbejdsrum.

Liljedahl (2021) argumenterer for, 
at de tre praksiskategorier opga-
ver, gruppedannelse og elevernes 
arbejdsrum er dem, man skal starte 
med, og at de skal implementeres 
på samme tid (s. 299). De er derfor 
alle præsenteret her.

Fo
to

: C
o

lo
ur

b
ox



42 UCN PERSPEKTIV #17UCN PERSPEKTIV #17

INDHOLD OG DIALOG I DET  
FILOSOFISK TÆNKENDE KLASSERUM

“Hvis vi vil have vores 
elever til at tænke, 
er vi nødt til at give 

dem noget at tænke 
over – noget som ikke 

bare kræver, men også 
fremmer selvstændig 

tænkning 
(LILJEDAHL, 2021, S. 36).

Når Liljedahl indkredser, hvad der 
i særlig grad kan tilskynde tænk-
ning i klasserummet, fremhæver 
han problemløsning som fordelag-
tigt. Problemløsning er en ikke-line-
ær proces, der kræver, at eleverne 
bliver nødt til at tænke. Den gode 
opgave skitseres i den sammen-
hæng som noget, der har en 

kompleksitet, som sandsynligvis får 
eleverne til at sidde fast undervejs. 
På den måde animerer opgaven til, 
at de kan eksperimentere, prøve, 
fejle og tænke ud af boksen for at 
komme videre. Hvor Liljedahl 
beskæftiger sig med opgaveind-
hold, der retter sig mod matematik, 
peger denne artikel på, hvordan 

Figur 3: Matematisk grubler: ”Hvor mange kvadrater er 
der her?” (Liljedahl, 2021, s. 37; Larsen, 2021).

Figur 4: Filosofisk grubler om Theseus’ skib (uddrag fra eget undervisningsmateriale, 2025, inspireret af Worley, 2019a, s. 92).

det tænkende klasserum kan 
kombineres med filosofi som 
indholdsområde. Den altoverskyg-
gende fællesnævner, der er mellem 
matematik og filosofi i forhold til 
indhold, er, at aktiviteterne skal få 
eleverne til at tænke, som et mål i 
sig selv.



UCN PERSPEKTIV #17 43

I sine afprøvninger har Liljedahl 
(2021) med succes fået eleverne til 
at tænke selvstændigt ved at 
inkorporere grublere, korttricks og 
virkelighedsnære problemer som 
opgavetyper i matematik (s. 42). 
Disse opgaver retter sig mod et 
princip om low floor, high ceiling, 
der betyder, at opgaverne skal 
være nemme at gå i gang med for 
alle (low floor), men at de på 
samme tid skal rumme en stor 
kompleksitet (high ceiling). Der er i 
særdeleshed mulighed for at 
inkorporere filosofi som indholds-
mæssigt omdrejningspunkt inden 
for kategorierne grublere og 
virkelighedsnære problemer. Fx kan 
man i stedet for en matematisk 
grubler inkorporere en filosofisk 
grubler:

Alle elever kan forholde sig til 
tanken om, at et skib får udskiftet 
sine dele én ad gangen, hvorved 
der er tale om, at indgangen til 
opgaven er tilgængelig (jf. low 
ceiling). Dog er der stadig tale om 
en stor kompleksitet, for hvornår 
sker forandringen med skibet, hvis 
den sker? Og hvis man overfører 
tanken til mennesket, bliver man så 
fx til et nyt ”jeg”, hvis man får 
udskiftet en hjerteklap? Er der 
forskel på en ting og et menneske? 
Hvad er det egentlig, der gør mig til 
mig? Med denne kompleksitet og 
åbenhed indfrier opgaven princip-
pet om high ceiling. I forhold til 
Worleys centrale elementer for 
aktivering af tænkning i klasserum-
met imødekommer en sådan 
filosofisk grubler:
•	 Et centralt fokus på et filosofisk 

spørgsmål og en søgen efter 
mulige svar

•	 Hypotetisk tænkning (hvis alle 
delene skiftes, er det så det 
samme skib?)

•	 Dialogisk arbejde med 
tankeeksperimenter.

Grubleren kan med fordel intro-
duceres med en relevant stimulus i 
form af en fortælling om et skib til 
havs, der går i stykker og skal have 
skiftet en reservedel. I løbet af 

fortællingen udskiftes flere og flere 
dele, indtil alt er udskiftet (Worley, 
2019a, s. 93). Til at understøtte 
aktiviteten yderligere kunne man fx 
bruge tegninger af skibet eller 
andre artefakter som stimulus til at 
stilladsere elevernes tænkning.

Ud over at der er rig mulighed for 
at arbejde med tankeeksperimen-
ter og hypotetiske filosofiske/etiske 
problemer (jf. fx det førnævnte 
Trolley Problem), er det også muligt 
at arbejde med virkelighedsnære 
problemer, som relaterer sig til 
filosofiens område. Det kunne fx 
være:
•	 Filosofiske/etiske spørgsmål om 

det gode liv, samliv og samfund
•	 Samfundsmæssige og kulturelle 

problemstillinger lokalt og 
globalt, der inviterer til begrebs-
liggørelse, meningsdannelse, 
stillingtagen, argumentation, 
kognitiv fleksibilitet, perspektiv-
bevidsthed, kulturforståelse, 
kritisk tænkning og kritisk-kultu-
rel bevidsthed, handlekompe-
tence og alternative 
tænkemåder.

Et mere konkret praksiseksempel 
kunne være, at elever i udskolingen 
skal forsøge at agere etisk råd i 
grupper og på den måde arbejde 
med for og imod indførelsen af 
aktiv dødshjælp, mens de løbende 
får tildelt stimulus i form af cases 
og avisartikler, der præsenterer 
forskellige synspunkter på proble-
matikken. Elevernes opgave kunne 
være at finde argumenter for og 
imod aktiv dødshjælp samt 
elementer, der går på tværs af de 
to yderpunkter (fx at mennesket 
skal have en værdig død). På 
baggrund af drøftelserne skal det 
lille etiske råd til sidst nå til enig-
hed og tage en beslutning om, 
hvad de vil anbefale, og på 
baggrund af hvilke argumenter. 
Således kan det filosofiske 
arbejde i det tænkende klasserum 
handle om etiske problemstillinger 
og om at undersøge forskellige 
perspektiver og argumentati-
oner med det formål at finde 

det bedst mulige argument for en 
given sag. I forbindelse med sådan 
en aktivitet, hvor eleverne leger 
etisk råd, vil der også være rig 
mulighed for at arbejde med de 
elementer, som Worley udpeger 
som centrale i filosofisk tænkning. 
Først og fremmest vil omdrejnings-
punktet være et filosofisk/etisk 
spørgsmål, og processen vil centre-
re sig om en søgen efter mulige 
svar, hypotetisk tænkning og 
tankeeksperimenter i forhold til de 
forskellige perspektiver, scenarier 
og aktører. Eleverne vil desuden 
komme til at arbejde med begrebs-
forståelse (fx i forhold til autonomi 
og værdighed) og argumentation 
undervejs i en sådan aktivitet. De vil 
tillige skulle bruge deres forestil-
lingsevne, fantasi og kognitive 
fleksibilitet, når de skal sætte sig i 
henholdsvis patientens, den pårø-
rendes og lægens sted og gennem-
skue, hvilke konsekvenser en 
lovliggørelse – eller mangel på 
samme – har for disse mennesker.

En afgørende faktor i elevernes 
dialogiske gruppearbejde er, at de 
arbejder selvstændigt uden 
lærerstyret facilitering. Dette står i 
kontrast til den lærerfaciliterede 
filosofiske dialog, som fx Worley 
anbefaler, og som vi selv – blandt 
andet – har praktiseret i tidligere 
forskningsprojekter (Worley 2019a; 
Kristensen & Madsen, 2022; Mad-
sen, Kristensen & Bundgaard, 2025). 
I det tænkende klasserum er der 



44 UCN PERSPEKTIV #17UCN PERSPEKTIV #17

fokus på, at eleverne får den første 
tænkeopgave inden for de første 
fem minutter (Liljedahl, 2021, s. 131). 
De skal hurtigt i gang med at tale 
og tænke selvstændigt. Det er 
derfor begrænset, hvor meget 
læreren fylder i klasserummet 
– både i forhold til introduktionen 
af opgaver og i den efterfølgende 
aktivitet og dialog, der foregår i 
grupper. Når eleverne henvender 
sig med spørgsmål, er det afgøren-
de, at læreren ikke blot leverer svar, 
men i stedet understøtter deres 
fortsatte selvstændige tænkning. 
Liljedahl nævner her tre typer 
elevspørgsmål, der typisk opstår:
•	 �Tæt-på-spørgsmål 

o	�  �Spørgsmål, som eleverne 
stiller, når læreren er fysisk 
tæt på dem, som en slags 
vanemæssig elevadfærd

•	 Stop-med-at-tænke-spørgsmål 
o � �Spørgsmål, der udtrykker 

modstand, fx ”Skal vi virkelig 
lære det her?”

o  �Spørgsmål, hvis formål er, at 
læreren skal vurdere, be-
kræfte eller afvise 
noget, som de selv 
skulle kunne tage 
stilling til, fx "Er 
det her rigtigt?”

•	 Bliv-ved-med-at-tænke- 
spørgsmål 
o  �Spørgsmål, som eleverne 

stiller for at kunne komme 
videre med at tænke - fx en 
konkret udvidelse af opgaven 

o  �Afklarende spørgsmål - fx om 
man må gå videre til næste 
opgave  
(vores sammenfatning af 
Liljedahl, 2021, s. 100-103).

Liljedahl (2021) peger på, at 
læreren kun skal besvare bliv-ved- 
med-at tænke-spørgsmål, da de 
to øvrige kategorier “modarbejder 
det tænkende klasserum” (s. 104).

Når filosofien flytter ind i det 
tænkende klasserum, er det 
således en mærkbart anderledes 
rolle, den filosofiske lærer får. 
Læreren er ikke det centrale 
omdrejningspunkt for tænkningen 
og fremdriften og må slippe den 
dialogiske styrepind. I stedet må 
den filosofiske lærer overveje, 

hvordan man kan stikke til selv-
stændig tænkning gennem spørgs-
mål og aktiviteter, der er designet 
til at blive sluppet fri til dialoger 
blandt elevgrupperne. Det er en 
didaktisk opgave at sikre, at der 
tilbydes et stærkt materiale samt 
hints og udvidelser af opgaverne 
undervejs, så eleverne kan opret-
holde det, man kan kalde et 
tænkeflow. Her kan et hint enten 
være noget, der reducerer kom-
pleksiteten (fx et muligt svar) eller 
et udsagn, der peger i retning af 
noget, eleverne kan undersøge 
nærmere (Liljedahl, 2021). Det er 
afgørende, at brugen af hints og 
udvidelser tilpasses den enkelte 
gruppes behov og anvendes 
asynkront for at sikre tænkeflow i 
grupperne. Organiseringen af 
arbejdet med etisk råd kunne fx 
indebære ni korte artikler, cases og 
debatindlæg, der frigives til 
eleverne ad tre omgange. Disse 
tekster kunne med fordel præsen-
tere forskellige perspektiver, 
hvorfra man kan udlede argumen-

ter, der taler for eller imod eller 
indtager en mellemposition i 

forhold til aktiv dødshjælp. 
Teksterne kan inddrages 

for at oplyse og udvide 
elevernes tænkning og 
argumentation forud 
for deres aktive 
stillingtagen til den 
etiske problemstilling. 
I det tænkende 
klasserum flyttes den 
filosofiske dialog 
altså ud til elevernes 

arbejdsstationer, hvor 
de samtænker om de 

filosofiske/etiske grublere 
og problemstillinger.

GRUPPEDANNELSE, DER UNDER­
STØTTER TÆNKNING OG 
ENGAGEMENT
Som nævnt handler filosofi med 
børn om at tænke sammen, indgå i 
dialog og stille sig åbent og nysger-
rigt over for andres perspektiver og 
synspunkter. I det tænkende 



UCN PERSPEKTIV #17

klasserum er alle aktiviteterne 
tilsvarende baseret på dialogisk 
gruppearbejde. Det er derfor 
essentielt at have et elevsamarbej-
de, der fungerer. I stedet for at 
anvende strategiske, lærerbestemte 
arbejdsgrupper eller selvvalgte 
elevgrupper organiseres det tæn-
kende klasserum ud fra princippet 
om synlig tilfældighed, hvilket 
betyder, at det er transparent for 
eleverne, at gruppedannelsen er 
tilfældig. Det kan fx gøres ved, at 
hver elev trækker et spillekort og 
derefter finder sammen i en gruppe 
på tre med de elever, der har samme 
kortværdi. Liljedahls studier viser, at 
de synligt tilfældige grupper under-
støtter både tænkning og engage-
ment (2021, s. 61). Ved at sørge for 
hyppige gruppeskift ud fra princip-
pet om synlig tilfældighed tager 

man livtag med den udfordring, at 
eleverne antager bestemte roller i 
gruppearbejdet. Man kan samtidig 
undgå den negativitet og modvillig-
hed, der kan opstå på baggrund af 
en gruppedannelsesproces, hvor 
elevernes gruppeønsker kolliderer 
med lærerens strategiske overvejel-
ser. Når der ikke på forhånd er 
modvillighed, faste gruppedynamik-
ker og elevroller lettes adgangen til 
deltagelsen og det, det hele handler 
om, nemlig tænkningen. Med gode 
rammer for gruppesamarbejde er 
der således bedre vilkår for at kunne 
tænke (filosofisk) sammen (Liljedahl, 
2021, s. 54-71).

FYSISKE RAMMER, DER UNDERSTØT­
TER TÆNKNING OG ENGAGEMENT
Helt grundlæggende forsøger det 
tænkende klasserum som nævnt at 

gøre op med institutionelle klasse-
rumsnormer, der står i vejen for 
selvstændig tænkning. Det betyder, 
at det tænkende klasserum ser 
anderledes ud end mange andre 
klasserum, når vi ser på de fysiske 
rammer. Eleverne er fx ikke vendt 
mod en fælles front i rummet, som vi 
fx kender det fra mere klassisk 
tavleundervisning. I stedet har hver 
elevgruppe en vertikal arbejdsstati-
on med egen “tavle” i form af et 
whiteboard, et vindue, cellofan eller 
en anden sletbar flade. Det betyder, 
at eleverne hurtigt kan viske even-
tuelle fejl ud og derfor vil være mere 
tilbøjelige til at prøve løsninger af 
(Liljedahl, 2021, s. 77). Det har også 
stor betydning, at skrivefladen er 
vertikal, så arbejdet er synligt for 
andre elever og læreren. Eleverne 
opfordres til at søge viden på 

45

Fo
to

: C
o

lo
ur

b
ox



UCN PERSPEKTIV #1746 UCN PERSPEKTIV #17

hinandens tavler, og derved 
er der mulighed for at øge 

vidensmobiliseringen i klasserum-
met. Elevernes arbejde ved tavlerne 
foregår stående, hvilket mindsker 
anonymiteten og øger deres 
engagement (Liljedahl, 2021, s. 
77-78). Liljedahl betoner vigtigheden 
af klasserummets indretning og 
møblernes placering, da disse 
inviterer til en bestemt måde at 
arbejde på og derfor bliver afgø-
rende for tænkningen. Lige bor-
drækker vendt mod én front fordrer 
ikke tænkning og samarbejde, og 
som Liljedahl (2021) skriver: “Tænk-
ning er en rodet affære. Det kræver, 
at man er villig til at løbe en risiko, 
at man prøver sig frem og fejler, og 
det kræver ikke-lineær tænkning. 
Elever føler sig ikke trygge ved det, 
hvis klasserummet er velorganise-
ret” (s. 88). I det frontvendte klasse-
rum er det læreren og tavlen, der er 
i centrum. I kontrast hertil fremhæ-
ver Liljedahl (2021) effekten af et 

ikke-frontvendt klasserum: “Elever-
ne begyndte at samarbejde mere, 
og læreren begyndte at tale 

mindre” (s. 92). Med denne 
forvandling af elevernes 

arbejdsrum, hvor arbejdet 
foregår ved vertikale, 

sletbare flader i et 
ikke-frontvendt 

klasserum, 
højnes altså 
muligheden for 

selvstændig 
tænkning og 

elevengagement.
Ser vi nu på, hvordan 

den filosofiske dimension kan 
understøttes i disse rammer, er 

det værd at bemærke, at eleverne 
arbejder mere systematisk med et 
filosofisk output i denne struktur 
end i det klasserum, hvor læreren 
er facilitator for den filosofiske 
dialog. I tidligere forskningsprojek-
ter (Kristensen & Madsen, 2022; 
Madsen, Bundgaard & Kristensen, 
2024; Madsen, Kristensen & Bund-
gaard, 2025) gjorde vi brug af 
cooperative learning-strukturer 
(Kagan & Stenlev, 2011), hvormed 
formålet var at flytte den filosofi-
ske samtale ud til eleverne selv. Her 
har vi dog haft svært ved at gribe 
deres output og understøtte det 
eksplorative element i dialogerne. 
Selvom eleverne har arbejdet 
taktilt med begrebskort og æsteti-
ske produkter, som en måde at 
materialisere deres filosofiske 
tanker på, går mange argumente-
rende og filosofiske mellemregnin-
ger ofte tabt. De vertikale, sletbare 
flader i det tænkende klasserum 
betyder, at elevernes tænkning 
gøres visuel. Eleverne kan organi-
sere, systematisere og kategorise-
re deres tanker, men også ændre 
dem undervejs, tilføje nye perspek-
tiver osv. Gennem det visuelle 
aftryk har eleverne således mulig-
hed for at få bedre greb om deres 
tankerækker i forhold til det 
abstrakte indhold. Samtidig giver 
den vertikale skriftpraksis læreren 
mulighed for at få indblik i elever-
nes tænkning.

HVORFOR ARBEJDE MED DET  
FILOSOFISK TÆNKENDE KLASSERUM?
Med Liljedahls praksisser skabes 
der et solidt fundament for selv-
stændig, kritisk tænkning i klasse-
rummet. Det sker som følge af nøje 
efterprøvede didaktiske greb, der 
gør op med sejlivede institutionelle 
normer, som begrænser elevers 
selvstændige tænkning. Dermed er 
vejen banet for at styrke filosofisk 
tænkning gennem disse praksisser. 
Ifølge Worley er der gode grunde til 
at lade eleverne arbejde filosofisk, 
idet de her udvikler “færdigheder, 
der kan komme dem til gode i andre 
sammenhænge – for eksempel at 
tale og lytte, at ræsonnere og stille 
spørgsmål, samt både selvstændig 
læring og kritisk og kreativ tænk-
ning” (Worley, 2019a, s. 14). På bag-
grund af sin årelange erfaring med 
at filosofere med børn peger Worley 
desuden på, at elever i filosofiske 
klasserum lærer:
•	 At indgå i hypotetisk tænkning
•	 At komme med modeksempler
•	 At foretage begrebslige skel
•	 At gentænke og revurdere eget 

ståsted på et oplyst grundlag
•	 At følge og formulere en kom-

pleks argumentationsrække
•	 At tænke abstrakt
•	 At identificere bagvedliggende 

antagelser og skjule spæn-
dingsforhold mellem forskellige 
idéer

•	 Begrebslig tænkning
•	 Dialektik – kollaborativ udvikling 

af idéer med andre elever 
gennem dialog

•	 A priori-tænkning – en “ren” 
logisk og begrebslig tænkning, 
hvis gyldighed ikke afhænger af 
empirisk afprøvning (vores frie 
oversættelse af Worley, 2019b, s. 
11).

Således rummer den filosofiske 
tænkning stor kompleksitet, men 
også et tilsvarende stort potentiale, 
der er værdifuldt på tværs af fag 
og på tværs af skellet mellem at 
være elev og at være menneske. 
For enhver elev og ethvert 



UCN PERSPEKTIV #17 47

menneske er det værdifuldt at 
kunne forestille sig, ræsonnere, 
argumentere, begrebsliggøre, 
tænke abstrakt, logisk, kritisk og i 
det hele taget være i stand til at 
flytte sig kognitivt og tage nye 
perspektiver, simpelthen fordi det 
kan ses som en del af vores dan-
nelse. Det er også en del af vores 
dannelse, at vi bliver i stand til at 
tænke sammen og indgå i dialog 
på en måde, hvor vi stiller os åbent 
for andre idéer og formår at løfte 
blikket fra eget perspektiv og egen 
verdensforståelse – dette gælder 
især i det filosofisk tænkende 
klasserum, hvor flerstemmighed, 
dialog og samtænkning uden 
lærerstyring er et vilkår.

I artiklen ”Filosofiens kritiske, 
demokratiske og etiske dannelses-
potentiale i skolen” (Kristensen & 
Madsen, 2022) argumenterer vi for, 
at der med filosofi i skolen er 
mulighed for at understøtte elevers 
dannelse med særligt fokus på 
individualitetsforsikrende individu-
alitetsoverskridelse, som kan siges 
at være en samtidig produktion af 
individualitet og socialitet (Schmidt, 
1999). Mere enkelt forklaret betyder 
dette, at når eleverne gennem 
filosofisk dialog “stikkes af heste-
bremsen”, så vækker det tanker og 
aktiverer en kritisk forholdemåde 
og en perspektivrigdom. Når 
eleverne arbejder i det filosofisk 
tænkende klasserum, udvides 
deres perspektiver gennem det 
filosofiske materiale og dialogen 
med deres gruppemedlemmers 
tanker og bidrag. Dette kan være 
medvirkende til, at eleverne formår 
at løfte blikket fra sig selv og 
overskride, udvide eller nuancere 
deres egne forforståelser. Sådanne 
perspektivudvidelser kan gøre, at 
eleverne bliver klogere på eget 
ståsted, deraf det individualitets-
forsikrende. Denne dialektik, 
hævder vi, bidrager til elevernes 
dannelse, hvilket udgør en væsent-
lig grund til at implementere det 
filosofisk tænkende klasserum. 
Dialogen understøtter samtidig en 

demokratisk dannelsesproces 
(Kristensen & Madsen, 2022), da det 
tænkende klasserum lægger op til, 
at eleverne må bidrage, tage 
ansvar, træffe beslutninger, lytte, 
argumentere og konstruktivt 
udfordre hinanden. Det filosofisk 
tænkende klasserum tilskynder 
netop eleverne til at kunne tænke 
selvstændigt sammen og indgå i 
udfordrende processer på en 
dialogisk og demokratisk dannet 
måde.

Dette leder os tilbage til, at 
skolen ikke må blive et sted, der 
præges af reproduktion og tanke-
løst søvngængeri. Et muligt svar på 
spørgsmålet om, hvorfor man skal 
kombinere filosofi med børn og det 
tænkende klasserum, kunne være: 
fordi arbejdet med dialog og 
tænkning i det filosofiske klasse-
rum kan styrke eleverne i at tænke 
selvstændigt, tænke kritisk og 
tænke sammen i en verden, der har 
brug for, at eleverne ikke alene selv 

finder fodfæste – på et oplyst 
grundlag – men også evner at 
sætte sig ud over sig selv.

Denne artikel fremhæver centra-
le potentialer ved det filosofisk 
tænkende klasserum, men der kan 
naturligvis opstå en række udfor-
dringer, når det implementeres i 
praksis. Som nævnt er denne 
artikel et teoretisk bidrag, der skal 
følges op af empiriske undersøgel-
ser, hvor vi vil undersøge både 
potentialer og udfordringer. Dette 
kommer fx til at centrere sig om, 
hvad der opstår eleverne imellem, 
når læreren ikke er til stede, om alle 
eleverne har tilstrækkelige delta-
gelsesmuligheder, om det dialogi-
ske, der opstår i grupperne, over-
hovedet er eksplorativt og 
filosofisk, og om eleverne rent 
faktisk kan tænke selvstændigt 
sammen.



UCN PERSPEKTIV #17UCN PERSPEKTIV #17

Litteraturliste

•	 �Arendt, H. (2019). Åndens liv. Klim.
•	 �Børne- og Undervisningsministeriet. (2024, 26. august). Folkeskolens formål. https://www.uvm.dk/folkeskolen/folkeskolens-maal-love-og-

regler/om-folkeskolen-og-folkeskolens-formaal/folkeskolens-formaal
•	 �Daugbjerg, P., Dolin, J. & Ellebæk, J.J. (2022). Dannelse og kompetence i læreruddannelsens dobbeltdidaktiske perspektiv: Med særligt 

henblik på uddannelse af naturfagslærere til grundskolen. NAFA – Naturfagsakademiet. 
https://nafa.nu/wp-content/uploads/sites/46/2022/10/dannelse-og-kompetence-i-laereruddannelsens-dobbeltdidaktiske-perspektiv.
pdf?x18111

•	 Foot, P. (1967). The problem of abortion and the doctrine of double effect. Oxford Review, 5, 5-15.
•	 Iskov, T. (2020). Læreruddannelsens andenordensdidaktik. Studier i læreruddannelse og -profession, 5(1), 45-66.
•	 Kagan, S. & Stenlev, J. (2011). Cooperative learning: Undervisning med samarbejdsstrukturer. Alinea.
•	 �Kallesøe, D., Groth, L. & Hansen, M.S. (red.). (2023). Filosofi med børn – en vej til demokratisk dannelse (Liv i Skolen, 25(2)). VIA Efter- og 

videreuddannelse. https://www.via.dk/efter-og-videreuddannelse/paedagogik-laering/liv-i-skolen �
•	 �Kristensen, L.R.F. (2023). Bæredygtighedsbegrebets betydning, etik og etikdidaktik. Studier i læreruddannelse og -profession, 8(1), 18-47. 

https://doi.org/10.7146/lup.v8i1.136155
•	 �Kristensen, L.R.F. (2024). Developing ethical formation through literature and philosophy in school. Journal of Philosophy in Schools, 11(2), 61-78. 

https://doi.org/10.46707/jps.v11i2.238
•	 �Kristensen, L.R.F. & Madsen, H. (2022). Filosofiens kritiske, demokratiske og etiske dannelsespotentiale i skolen. Studier i læreruddannelse og 

-profession, 7(1), 30-59. https://doi.org/10.7146/lup.v7i1.132432
•	 Liljedahl, P. (2021). Det tænkende klasserum i matematik – 14 praksisser til bedre læring. Akademisk Forlag.
•	 �Madsen, C.D. (2023). Fællesskabende didaktik som afsæt for praksisudvikling. I H.R. Hansen, T.N. Rasmussen & A. Søndberg (red.), 

Fællesskabende didaktikker (s. 67-83). KvaN.
•	 Madsen, H., Bundgaard, S.B. & Kristensen, L.R.F. (2024). Børneperspektiver på det gode liv. UCN Perspektiv, 15, 48-59.
•	 Madsen, H. & Kristensen, L.R.F. (2023). Filosofisk dialog: En vej til livlig deltagelse for alle i klasserummet? Liv i Skolen, 25(2), 46-55.
•	 Madsen, H., Kristensen, L.R.F. & Bundgaard, S.B. (2025). Når åbne spørgsmål åbner klasserummet. UCN Perspektiv, 16, 36-47.
•	 �Larsen, D.M. (2021). Eksempel: Matematiske ræsonnementer i udskolingen. Matematikdidaktik. https://matematikdidaktik.dk/tema/

matematiske-raesonnementer/matematiske-raesonnementer-i-udskolingen
•	 Nabe-Nielsen, L. (2019). Filosofi i skolen: undervisningens rum for undren. Hans Reitzels Forlag.
•	 �Pahuus, M. (2013). Filosofiens kerneområder. I U. Thøgersen (red.), Filosoffen på arbejde: Dimensioner i anvendt filosofi (s. 31-58). Forlaget 

Mindspace.
•	 Platon. (2016). Sokrates’ forsvarstale [oversat af P. Poulsen & A. Cortsen]. Rosenkilde.
•	 Schmidt, L.-H. (1999). Diagnosis 1 – filosoferende eksperimenter. Aarhus Universitetsforlag.
•	 Worley, P. (2019a). Tænk højt med dine elever. Akademisk Forlag.
•	 Worley, P. (2019b). The if machine: 30 lesson plans for teaching philosophy (2. udg.). Bloomsbury Publishing.

UCN PERSPEKTIV #1748 UCN PERSPEKTIV #17


